Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Studi Multidisipliner eISSN: 2118-7453

KEPEMIMPINAN PROFETIK NABI MUHAMMAD DALAM
MEMBANGUN MASYARAKAT MADANI

Dede Rubai Misbahul Alam!, Cindi Fitriani?, Elis Nur Hasanah3, Lilik Nihayah*
dede.rubai@unismabekasi.ac.id', cindifitriani9 1 @gmail.com?,
elishasanah2 1 @guru.smp.belajar.id®, liliknihayahnihayah@gmail.com*
Universitas Islam 45

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji kepemimpinan Nabi Muhammad % dalam membangun masyarakat madani
(berperadaban) serta relevansinya terhadap pembangunan sosial kontemporer. Penelitian ini
menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif melalui analisis kepustakaan terhadap sumber-
sumber klasik Islam dan karya-karya ilmiah modern. Kajian ini menyoroti prinsip-prinsip dasar
kepemimpinan Nabi Muhammad, seperti keadilan, musyawarah (shiira), kesetaraan, integritas
moral, dan kohesi sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad
tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga transformatif dalam ranah sosial dan politik, yang berhasil
mempersatukan masyarakat Madinah yang majemuk melalui tata kelola pemerintahan yang
inklusif, penegakan hukum, serta nilai-nilai etika sebagaimana tercermin dalam Piagam Madinah.
Model kepemimpinan ini berkontribusi secara signifikan dalam membentuk masyarakat yang
damai, adil, dan beradab berdasarkan prinsip saling menghormati dan tanggung jawab kolektif.
Penelitian ini menyimpulkan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad menawarkan kerangka
komprehensif dan kontekstual dalam membangun masyarakat madani yang tetap relevan untuk
menjawab tantangan kepemimpinan, pluralisme, dan keharmonisan sosial di era modern.

Kata Kunci: Kepemimpinan Profetik, Nabi Muhammad, Masyarakat Madani, Peradaban Islam,
Etika Sosial.

ABSTRACT

This article examines the leadership of Prophet Muhammad [ in building a madani (civil) society
and its relevance to contemporary social development. Using a qualitative descriptive approach
through literature analysis of classical Islamic sources and modern scholarly works, this study
explores the fundamental principles of the Prophet’s leadership, including justice, consultation
(shiira), equality, moral integrity, and social cohesion. The findings indicate that the leadership of
Prophet Muhammad was not merely spiritual but also transformative in the social and political
spheres, successfully uniting diverse communities in Medina through inclusive governance, legal
order, and ethical values as reflected in the Constitution of Medina. This leadership model
contributed significantly to the formation of a peaceful, just, and civilized society based on mutual
respect and collective responsibility. The study concludes that the leadership of Prophet
Muhammad offers a comprehensive and contextual framework for building a madani society that
remains relevant in addressing modern challenges of leadership, pluralism, and social harmony.
Keywords: Prophetic Leadership, Prophet Muhammad, Madani Society, Islamic Civilization,
Social Ethics.

PENDAHULUAN

Kepemimpinan memiliki peran sentral dalam membentuk masyarakat yang beradab,
adil, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dalam perspektif Islam, kepemimpinan
tidak hanya dipahami sebagai mekanisme administratif atau kekuasaan semata, tetapi juga
sebagai tanggung jawab moral, spiritual, dan sosial, yang menuntut harmonisasi antara
etika, religiusitas, dan perhatian terhadap kesejahteraan umat. Nabi Muhammad SAW
menghadirkan model kepemimpinan transformatif yang mampu menyatukan masyarakat
Arab yang sebelumnya terfragmentasi menjadi komunitas yang kokoh, partisipatif, dan

362


mailto:dede.rubai@unismabekasi.ac.id1
mailto:cindifitriani91@gmail.com2
mailto:elishasanah21@guru.smp.belajar.id3
mailto:liliknihayahnihayah@gmail.com4

berkeadilan (Sutrisno, 2021; Ridwan, 2023).

Berbagai studi sebelumnya telah menyoroti dimensi kepemimpinan profetik Nabi
Muhammad SAW dari perspektif berbeda. Sutrisno (2021) mengkaji nilai-nilai
transformatif dan profetik, sementara Ridwan (2023) menyoroti kontribusi Nabi dalam
membangun tatanan sosial Madinah. Mustofa (2022) dan Syarifuddin (2024) menekankan
pentingnya Piagam Madinah sebagai fondasi masyarakat madani yang inklusif dan etis.
Nasution (2022) menyoroti aspek etika sosial dan kesetaraan hukum, Fauzi (2023)
menekankan moderasi beragama dan kepemimpinan inklusif, sedangkan Kurniawan
(2021) menekankan pendidikan profetik sebagai sarana pembentukan karakter dan
kesadaran sosial. Yusuf (2025) membahas relevansi prinsip-prinsip kepemimpinan Nabi
dalam konteks modern. Secara keseluruhan, literatur ini menegaskan nilai universal
kepemimpinan profetik, namun mayoritas membahas aspek tertentu secara terpisah.

Artikel ini menghadirkan kebaruan ilmiah dengan menyintesis kepemimpinan
profetik Nabi Muhammad SAW secara komprehensif, menggabungkan dimensi struktural,
humanistik, edukatif, dan kultural. Pendekatan ini menempatkan nilai profetik—shiddiq,
amanah, fathanah, dan tabligh—sebagai kerangka normatif sekaligus aplikatif dalam
membangun masyarakat madani yang beradab, inklusif, dan berkelanjutan. Permasalahan
penelitian adalah bagaimana karakter kepemimpinan profetik Nabi berkontribusi terhadap
pembentukan masyarakat madani, serta bagaimana prinsip-prinsip tersebut dapat
diterapkan secara nyata dalam kehidupan sosial dan pendidikan modern. Hipotesisnya
adalah bahwa kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW menyediakan pedoman
universal yang relevan untuk memperkuat integritas, keadilan, dan kesejahteraan
masyarakat.

Dengan demikian, tujuan artikel ini adalah menganalisis kepemimpinan profetik
Nabi Muhammad SAW dalam konteks pembangunan masyarakat madani dan
mengeksplorasi relevansi nilai-nilainya bagi penguatan kehidupan sosial, pengelolaan
pendidikan, dan pengembangan masyarakat berkeadaban di era kontemporer. Kajian ini
diharapkan memberikan pemahaman menyeluruh tentang kepemimpinan profetik dan
potensinya sebagai paradigma pembangunan masyarakat madani berbasis nilai-nilai Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode library research dengan pendekatan kualitatif, di
mana penulis secara sistematis menelaah dan mengkaji literatur yang relevan terkait
kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam membangun masyarakat madani. Data
dikumpulkan dari berbagai sumber primer maupun sekunder, termasuk buku, artikel
ilmiah, jurnal, dan hasil penelitian terdahulu yang menyoroti aspek kepemimpinan
profetik, prinsip sosial, serta implementasinya dalam konteks pendidikan dan masyarakat.
Analisis dilakukan secara kritis dan deskriptif, dengan tujuan menafsirkan nilai-nilai
kepemimpinan Nabi secara komprehensif, sekaligus menyintesiskan temuan-temuan dari
berbagai studi sebagai dasar pemahaman teoretis dan aplikatif. Pendekatan ini
memungkinkan penelitian untuk tidak hanya mendeskripsikan fenomena historis, tetapi
juga menilai relevansi kepemimpinan profetik terhadap praktik sosial dan pendidikan
modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam membangun masyarakat madani di
Madinah mendorong kehidupan sosial yang adil, rukun, dan berbasis musyawarah,
sehingga setiap anggota masyarakat memiliki hak dan tanggung jawab yang seimbang.
Prinsip-prinsip ini mewujud dalam penghormatan terhadap hak asasi manusia, pengakuan

363



terhadap keberagaman sosial dan agama, serta pelaksanaan hukum yang adil serta
bertanggung jawab bagi seluruh anggota masyarakat.. Piagam Madinah menjadi instrumen
normatif yang mengintegrasikan nilai-nilai etis, hukum, dan sosial, sehingga
kepemimpinan Nabi bersifat visioner, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan
bersama (Shihab, 2021; Mustofa, 2022).

Karakter kepemimpinan Nabi Muhammad SAW terlihat jelas dalam cara beliau
memimpin masyarakat Madinah. Nilai-nilai ini memastikan semua orang bisa
berpartisipasi, hak setiap individu dihormati, dan keputusan diambil secara adil dan etis.
Piagam Madinah menjadi bukti integrasi norma sosial dan hukum dengan kepemimpinan
yang tidak otoriter, tetapi dialogis dan inklusif, membentuk masyarakat toleran dan
harmonis (Syarifuddin, 2024; Ridwan, 2023).

Implementasi prinsip kepemimpinan Nabi dalam pendidikan Islam modern sangat
relevan, khususnya bagi kepala sekolah sebagai pemimpin institusi. Kepala sekolah dapat
meneladani sifat amanah, adil, humanis, dan teladan moral Nabi untuk membangun tata
kelola sekolah yang inklusif, demokratis, dan berorientasi pada pembentukan karakter
peserta didik. Pendekatan ini mendorong partisipasi guru, staf, dan peserta didik,
menciptakan lingkungan belajar yang profesional, ramah, dan beradab. Dengan demikian,
kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW berfungsi sebagai kerangka konseptual
dan praktis dalam manajemen pendidikan dan pembangunan masyarakat madani modern
(Kurniawan, 2021; Yusuf, 2025).

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Rasul

Sebagai Rasul, Nabi Muhammad SAW menegaskan kepemimpinan yang berakar
pada dimensi spiritual dan etika, di mana penguatan tauhid dan pembinaan akhlak mulia
menjadi landasan utama. Keberhasilan dakwah tidak diukur semata oleh jumlah pengikut,
melainkan melalui transformasi moral, perilaku, dan kesadaran spiritual umat. Dalam
konteks ini, misi kenabian beliau bertujuan menyempurnakan akhlak manusia dan
menanamkan prinsip-prinsip etis yang universal, sehingga kepemimpinan Rasul tidak
hanya bersifat administratif, tetapi juga normatif dan transformatif (Shihab, 2021).

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW juga menampilkan dimensi edukatif yang
sistematis dan kontekstual. Beliau mendidik umat melalui metode yang bertahap, dialogis,
dan berbasis keteladanan, menyesuaikan strategi pembinaan dengan kondisi sosial,
intelektual, dan psikologis sahabat. Pada fase dakwah di Mekkah, menghadapi berbagai
bentuk tekanan, diskriminasi, dan perlakuan tidak adil dari kaum Quraisy, Nabi tetap
menjalankan misi kenabiannya dengan konsistensi moral, kesabaran, dan keteguhan iman.
Strategi non-kekerasan yang diimplementasikan menunjukkan bahwa kepemimpinan
profetik bersifat humanis, etis, dan berorientasi pada pembentukan karakter serta
perubahan moral masyarakat (Shihab, 2021).

Pengaplikasian prinsip-prinsip kepemimpinan profetik dalam konteks pendidikan
modern dapat diwujudkan melalui kepala sekolah sebagai pemimpin utama. Kepala
sekolah tidak hanya menjalankan fungsi administratif, tetapi juga menjadikan nilai-nilai
profetik—siddiq, amanah, keadilan, kesabaran, dan tanggung jawab sosial—dalam setiap
kebijakan dan koordinasi sekolah. Pendekatan ini mencakup pembinaan yang edukatif,
inklusif, dan humanis, dengan memperhatikan aspek profesional, sosial, dan psikologis
guru serta peserta didik. Hasilnya adalah terciptanya budaya sekolah yang aman, adil, dan
kondusif bagi pengembangan karakter, tidak hanya meningkatkan efektivitas organisasi,
tetapi juga membentuk budaya sekolah yang berkeadaban, berkarakter, dan berlandaskan
kasih sayang, sebagaimana dicontohkan Nabi Muhammad SAW.

364



Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Kepala Negara

Setelah hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad SAW tidak hanya berperan sebagai
Rasul, tetapi juga sebagai Kepala Negara. Dalam kapasitas ini, beliau memimpin
masyarakat yang terdiri dari kaum Muslimin, Yahudi, dan kelompok lainnya.
Kepemimpinan beliau ditandai oleh keadilan, musyawarah, penegakan hukum tanpa
pandang bulu, serta penghormatan terhadap hak dan kewajiban seluruh warga negara. Hal
ini menjadikan Negara Madinah sebagai contoh awal negara yang berlandaskan konstitusi
dan nilai kemanusiaan.

Adapun karakteristik kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Kepala Negara
diantaranya:

1. Kepemimpinan Berbasis Konstitusi dan Keadilan

Nabi Muhammad SAW menetapkan Piagam Madinah sebagai dasar kehidupan
bernegara. Piagam ini mengatur hubungan antarwarga negara, menjamin kebebasan
beragama, serta menegakkan keadilan dan keamanan bersama. Hal ini menunjukkan
bahwa kepemimpinan Nabi sebagai kepala negara bersifat sistematis dan berlandaskan
hukum.

2. Kepemimpinan Musyawarah (Syura)

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai pemimpin umat dan kepala
pemerintahan tercermin secara nyata dalam perumusan dan penerapan Piagam Madinah
sebagai landasan kehidupan bernegara. Piagam tersebut menunjukkan kemampuan Nabi
Muhammad SAW dalam membangun tatanan politik yang mampu menyatukan
masyarakat Madinah yang plural ke dalam satu kesatuan sosial dan politik. Melalui
Piagam Madinah, setiap kelompok masyarakat, baik Muslim maupun non-Muslim,
diberikan hak dan kewajiban yang setara dalam menjaga keamanan, ketertiban, dan
stabilitas bersama. Kebijakan ini merefleksikan karakter kepemimpinan profetik yang
berlandaskan keadilan, inklusivitas, serta visi kenegaraan yang berorientasi pada
kemaslahatan publik dan harmoni sosial (Azra, 2022).

Dalam konteks pendidikan, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai kepala
negara dapat menjadi rujukan bagi kepala sekolah dan pimpinan lembaga pendidikan
dalam menerapkan tata tertib secara adil dan konsisten kepada seluruh warga sekolah, baik
peserta didik, pendidik, maupun tenaga kependidikan. Penerapan aturan yang berkeadilan
akan menumbuhkan rasa aman, kepercayaan, dan kedisiplinan dalam lingkungan sekolah,
sekaligus memperkuat pembentukan karakter peserta didik. Dengan demikian, penerapan
nilai-nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam manajemen pendidikan tidak
hanya bertujuan membuat sekolah berjalan tertib dan efektif, tetapi juga membangun
budaya belajar yang berakhlak, adil, dan menekankan kebaikan serta kesejahteraan
bersama sebagai tujuan utama pendidikan Islam.

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Imam Salat

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam memimpin salat menampilkan
dimensi profetik yang menekankan keteladanan spiritual dan kepedulian humanistik.
Pertama, keteladanan ibadah tercermin dari konsistensi beliau dalam melaksanakan dan
memimpin salat sesuai dengan tuntunan wahyu. Nabi Muhammad SAW tidak sekadar
memberikan instruksi, tetapi juga mencontohkan secara langsung tata cara salat yang
khusyuk, tertib, dan reflektif secara spiritual. Praktik ini menegaskan bahwa
kepemimpinan dalam konteks ibadah harus berakar pada praktik autentik yang menjadikan
pemimpin sebagai referensi moral dan spiritual bagi umatnya.

Kedua, kepemimpinan beliau juga dicirikan oleh sikap humanis dan adaptif. Saat
memimpin salat berjamaah, Nabi Muhammad SAW senantiasa memperhatikan kondisi
makmum, termasuk orang tua, anak-anak, dan individu dengan kebutuhan khusus, dengan

365



menyesuaikan tempo atau panjang bacaan salat agar tidak memberatkan jamaah.
Pendekatan ini memperlihatkan bahwa kepemimpinan profetik bersifat responsif, empatik,
dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.

Dalam perspektif pendidikan kontemporer, karakteristik kepemimpinan ini dapat
diadopsi oleh pendidik maupun kepala sekolah sebagai teladan moral dan etis. Dengan
mengintegrasikan keteladanan, empati, dan pendekatan humanis, pemimpin pendidikan
dapat menumbuhkan disiplin, etika, dan kesadaran sosial pada peserta didik, sekaligus
menciptakan lingkungan belajar yang inklusif, aman, dan kondusif bagi pengembangan
karakter secara menyeluruh (Shihab, 2021; Nata, 2022).

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW Berdasarkan Sifat Shiddiq, Amanah,
Fathanah, dan Tabligh

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW yang berakar pada sifat shiddiq, amanah,
fathanah, dan tabligh tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga memiliki relevansi
aplikatif dalam konteks kepemimpinan pendidikan, khususnya oleh kepala sekolah sebagai
pemimpin lembaga. Keempat sifat ini menggambarkan nilai-nilai profetik yang dapat
menjadi pedoman etis sekaligus operasional dalam mengelola sekolah secara profesional,
berkeadilan, dan berorientasi pada penguatan karakter peserta didik.

Nilai shiddiq tercermin dalam integritas dan kejujuran kepala sekolah dalam
mengelola seluruh aspek akademik maupun administratif. Kepala sekolah yang
meneladani sifat shiddiq bertindak transparan dalam pengelolaan anggaran, objektif dalam
evaluasi kinerja guru, dan konsisten antara kebijakan dengan praktik di lapangan. Praktik
kejujuran tersebut membangun kepercayaan warga sekolah serta menumbuhkan iklim
organisasi yang sehat, yang menjadi fondasi bagi pembentukan budaya pendidikan yang
beretika dan profesional (Shihab, 2021).

Sementara itu, amanah ditunjukkan melalui tanggung jawab moral dan administratif
kepala sekolah. Kepala sekolah bertanggung jawab tidak hanya kepada atasan, tetapi juga
terhadap kepentingan peserta didik, guru, tenaga kependidikan, dan masyarakat.
Implementasi amanah terlihat dalam perlindungan hak belajar peserta didik, pengelolaan
sumber daya manusia secara adil, serta akuntabilitas dalam setiap kebijakan dan program
sekolah. Jabatan kepala sekolah diposisikan sebagai sarana pelayanan, bukan kekuasaan,
selaras dengan prinsip kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW (Nata, 2022).

Nilai fathanah tercermin pada kecerdasan strategis, kebijaksanaan, dan kemampuan
adaptif kepala sekolah dalam merespons kompleksitas pendidikan. Kepala sekolah yang
fathanah mampu membaca tantangan zaman, seperti inovasi pembelajaran, perubahan
kurikulum, serta keberagaman kebutuhan peserta didik. Implementasi nilai ini meliputi
pengambilan keputusan berbasis data, pengembangan kreativitas dan inovasi akademik,
serta kemampuan membangun kolaborasi dengan berbagai pemangku kepentingan. Praktik
tersebut mencerminkan keteladanan Nabi Muhammad SAW dalam membuat keputusan
yang kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan umat (Azra, 2022).

Nilai tabligh tercermin dalam kemampuan kepala sekolah menyampaikan visi, misi,
dan kebijakan secara jelas, persuasif, dan inspiratif. Kepala sekolah yang
menginternalisasi tabligh mampu mendorong partisipasi aktif guru, peserta didik, dan
tenaga kependidikan, serta memberikan teladan dalam menyampaikan nilai-nilai moral
dan karakter. Keterbukaan terhadap aspirasi warga sekolah juga menjadi bagian dari
penerapan tabligh dalam membangun komunikasi kepemimpinan yang efektif dan etis
(Zainuddin, 2023).

Dengan demikian, pengintegrasian keempat nilai profetik—shiddiq, amanabh,
fathanah, dan tabligh—dalam kepemimpinan kepala sekolah tidak hanya meningkatkan
efektivitas manajerial, tetapi juga berperan dalam pembentukan budaya sekolah yang

366



berakhlak, berkeadilan, dan berorientasi pada pengembangan karakter peserta didik.
Model kepemimpinan ini menempatkan kepala sekolah sebagai pemimpin moral dan
teladan nilai, sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW dalam kepemimpinan
profetiknya.

Bentuk-Bentuk Amaliah Kepedulian Nabi Muhammad SAW dalam Membangun
Kecerdasan Masyarakat

Kepedulian Nabi Muhammad SAW terhadap pengembangan kecerdasan masyarakat
menjadi inti dari kepemimpinan profetik yang mengintegrasikan dimensi spiritual,
intelektual, dan sosial. Nabi Muhammad SAW tidak hanya berperan sebagai penyampai
wahyu, tetapi juga sebagai pendidik umat yang menekankan pentingnya ilmu dan akhlak
sebagai fondasi peradaban. Amaliah kepedulian beliau tercermin dalam upaya
membebaskan masyarakat dari ketidaktahuan, menumbuhkan kesadaran intelektual, dan
menanamkan tanggung jawab sosial, sehingga pemahaman kecerdasan mencakup
pengetahuan, moral, dan spiritualitas secara holistik (Shihab, 2021).

Selain itu, Nabi Muhammad SAW membangun kecerdasan masyarakat melalui
metode pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan berorientasi pada pembinaan akhlak.
Beliau mendorong umat untuk berpikir kritis, sekaligus menekankan bahwa ilmu harus
digunakan untuk kemaslahatan sosial. Nilai-nilai profetik ini dapat diterjemahkan dalam
praktik kepemimpinan kepala sekolah sebagai instructional leader, dengan menumbuhkan
budaya akademik yang kolaboratif, mengintegrasikan pendidikan karakter dalam seluruh
kegiatan sekolah, serta menampilkan keteladanan moral dalam setiap kebijakan.
Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan kualitas akademik, tetapi juga membentuk
peserta didik yang cerdas, berakhlak, dan peduli terhadap lingkungan sosialnya (Azra,
2022; Zainuddin, 2023).

Kesetaraan pendidikan di Indonesia mencerminkan upaya sistematis untuk
memberikan peluang belajar yang setara bagi seluruh warga, tanpa diskriminasi latar sosial
maupun ekonomi. Program seperti Paket A, B, dan C, pendidikan keaksaraan fungsional,
PKBM, serta pemanfaatan teknologi pembelajaran daring, menjadi wujud konkret
komitmen negara terhadap pemerataan pendidikan. Kepala sekolah sebagai pemimpin
pendidikan mampu mengimplementasikan prinsip POAC (Planning, Organizing,
Actuating, dan Controlling) secara profesional, memberikan kesempatan pengembangan
kompetensi guru tanpa membedakan status kepegawaian, serta menegakkan transparansi
dan keadilan dalam pembagian tugas, penilaian kinerja, dan ruang partisipasi bagi semua
warga sekolah.

Dalam konteks masyarakat Arab pra-Islam yang terfragmentasi oleh fanatisme
kesukuan dan hierarki sosial diskriminatif, Nabi Muhammad SAW menegaskan bahwa
kemuliaan manusia ditentukan oleh ketakwaan, bukan oleh suku, ras, atau status sosial.
Prinsip kesetaraan ini, yang ditegaskan melalui Khutbah Wada’, menjadi fondasi
kepemimpinan profetik yang menekankan keadilan dan penghormatan terhadap martabat
manusia. Nilai-nilai ini relevan diterapkan dalam pendidikan Islam kontemporer melalui
pengembangan sekolah multikultural yang menekankan tasamuh (toleransi), ‘adalah
(keadilan), ukhuwwah insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan), dan Islam sebagai
rahmatan lil ‘alamin (Shihab, 2021; Mahfud, 2022).

Implementasi prinsip kesetaraan dan inklusivitas ini dapat diwujudkan melalui
kepemimpinan kepala sekolah. Kepala sekolah berperan strategis dalam memasukkan nilai
moderasi beragama, toleransi, dan keberagaman ke dalam visi, misi, dan kebijakan
sekolah. Pembagian tugas dilakukan secara proporsional dan adil tanpa diskriminasi
gender, status kepegawaian, maupun latar ideologis. Proses penerimaan peserta didik,
rekrutmen guru, dan pengelolaan pembelajaran dilaksanakan secara transparan, sedangkan

367



budaya kerja sekolah dibangun atas dasar saling menghargai dan penguatan ukhuwah
Islamiyah, wathaniyah, dan basyariyah (Nata, 2022; Zainuddin, 2023).

Lebih lanjut, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW tercermin dalam penegakan
hukum yang adil dan pembebasan manusia dari struktur sosial yang menindas. Beliau
menekankan kesetaraan hukum bagi seluruh individu dan mendorong pemberdayaan
manusia melalui pendidikan yang inklusif. Nilai-nilai profetik ini dapat diterapkan di
sekolah melalui penerapan tata tertib yang konsisten, penilaian akademik objektif, dan
kebijakan afirmatif bagi peserta didik kurang beruntung. Dengan demikian, kepala sekolah
yang meneladani kepemimpinan Nabi Muhammad SAW tidak hanya meningkatkan
efektivitas manajemen pendidikan, tetapi juga menciptakan iklim sekolah yang adil,
inklusif, dan berkeadaban—sebagai fondasi pembentukan masyarakat madani di era
modern (Azra, 2022; Rahman, 2024).

Diplomasi Nabi Muhammad SAW dengan masyarakat
Perjanjian Hudaibiyah ke-1 (Tahap Awal Perjanjian)

Perjanjian Hudaibiyah yang berlangsung pada tahun keenam Hijriah mencerminkan
kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW dalam mengelola konflik melalui
pendekatan diplomasi yang kompromistis dan visioner. Ketika kaum Quraisy menghalangi
pelaksanaan umrah, Nabi Muhammad SAW memilih jalur negosiasi damai meskipun
secara lahiriah isi perjanjian tampak merugikan kaum Muslimin, seperti kewajiban
kembali ke Madinah tanpa umrah dan penghapusan gelar “Rasulullah” dalam naskah
perjanjian. Keputusan ini menunjukkan kebijaksanaan Nabi dalam memprioritaskan
stabilitas sosial dan kemaslahatan jangka panjang dakwah Islam di atas kepentingan
simbolik dan emosional sesaat.

Perjanjian Hudaibiyah ke-2 (Dampak dan Implementasi Perjanjian)

Tahap lanjutan dari Perjanjian Hudaibiyah menunjukkan dampak strategis yang
signifikan terhadap perkembangan dakwah Islam dan transformasi sosial masyarakat Arab.
Pemberlakuan perjanjian tersebut menciptakan situasi damai yang memungkinkan kaum
Muslimin melakukan aktivitas dakwah secara terbuka dan berkelanjutan tanpa tekanan
konflik bersenjata, sehingga jumlah pemeluk Islam meningkat secara pesat dalam waktu
relatif singkat. Kondisi stabil ini sekaligus membuka jalan bagi terjadinya Fathu Makkah
pada tahun kedelapan Hijriah melalui pendekatan damai, yang menegaskan keberhasilan
strategi Nabi Muhammad SAW dalam mengelola konflik berbasis visi jangka panjang dan
kecerdasan profetik. Perspektif kepemimpinan Islam kontemporer memandang Perjanjian
Hudaibiyah sebagai instrumen diplomasi transformatif yang tidak hanya menghentikan
konflik, tetapi juga memperkuat legitimasi sosial dan keagamaan Islam melalui
pendekatan persuasif, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat (Shihab, 2021;
Rahman, 2022; Zainuddin, 2023).

Diplomasi Nabi Muhammad SAW melalui Pengiriman Surat kepada Raja-Raja

Setelah Perjanjian Hudaibiyah, Nabi Muhammad SAW mengembangkan dakwah
Islam secara global melalui diplomasi tertulis, dengan mengirimkan surat kepada para raja
dan penguasa, antara lain Heraclius (Romawi), Kisra (Persia), Muqauqis (Mesir), dan
Najasyi (Habasyah). Surat-surat tersebut disusun dengan bahasa yang santun, jelas, dan
penuh penghormatan, tanpa mengurangi substansi dakwah.

1. Penerimaan Surat Dakwah

Raja Najasyi dari Habasyah menerima surat Nabi Muhammad SAW dengan baik dan
menunjukkan sikap hormat terhadap Islam. Ia bahkan memberikan perlindungan kepada
kaum Muslimin yang berhijrah ke negerinya. Sikap ini mencerminkan keberhasilan
diplomasi Nabi Muhammad SAW yang mengedepankan etika komunikasi dan
penghormatan terhadap mitra dakwabh.

368



2. Penolakan Surat Dakwah

Sebaliknya, Kisra (Raja Persia) menolak surat Nabi Muhammad SAW dengan
arogan dan merobeknya. Penolakan ini menunjukkan bahwa tidak semua pendekatan
diplomasi langsung diterima, terutama oleh pemimpin yang merasa terancam secara
ideologis dan politis. Namun Nabi Muhammad SAW tetap merespons dengan tenang dan
tidak membalas dengan kekerasan.

Dalam sebuah lembaga pendidikan juga sangat diperlukan keterampilan
berdiplomasi untuk menambah jaringan seperti: Komunikasi Kelembagaan yang Etis dan
Persuasif Pengelola pendidikan Islam perlu menyampaikan visi, kebijakan, dan perubahan
dengan bahasa yang santun dan argumentatif, sebagaimana surat-surat Nabi Muhammad
SAW. Tidak semua inovasi pendidikan akan diterima dengan baik. Penolakan harus
disikapi secara dewasa, evaluatif, dan tidak emosional, sebagaimana teladan Nabi
Muhammad SAW.

Konsep Pendekatan Kultural dalam Dakwah Nabi Muhammad SAW

Pendekatan kultural yang diterapkan Nabi Muhammad SAW merupakan inti dari
kepemimpinan profetik, menekankan hikmah, kebijaksanaan, dan kepekaan sosial dalam
menyampaikan ajaran Islam. Beliau tidak menolak budaya lokal masyarakat, melainkan
menyeleksi dan mentransformasikannya secara bertahap, mempertahankan praktik yang
selaras dengan prinsip tauhid dan mengoreksi tradisi yang bertentangan dengan keadilan
serta kemanusiaan. Strategi ini menunjukkan kecerdasan profetik Nabi dalam membaca
konteks sosial sehingga dakwah dapat diterima secara persuasif, adaptif, dan
berkelanjutan. Kajian kontemporer menekankan bahwa metode kultural Nabi Muhammad
SAW menampilkan model kepemimpinan yang humanis, kontekstual, dan berorientasi
pada transformasi sosial tanpa menimbulkan resistensi destruktif (Shihab, 2021; Rahman,
2022).

Dalam ranah pendidikan Islam modern, prinsip ini relevan untuk kepala sekolah
sebagai pemimpin institusi dan agen perubahan budaya. Kepala sekolah dituntut memiliki
sensitivitas terhadap keberagaman peserta didik, guru, dan masyarakat, serta mampu
menerapkan kebijakan yang menghargai kearifan lokal, menanamkan pendidikan karakter
berbasis nilai Islam rahmatan lil ‘alamin, dan membangun komunikasi yang dialogis serta
empatik. Dengan meneladani kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW, kepala
sekolah berperan tidak hanya sebagai administrator, tetapi juga sebagai figur moral dan
transformasional, menciptakan iklim sekolah inklusif, harmonis, dan berorientasi pada
pembentukan masyarakat madani yang beradab dan berkeadilan (Nata, 2022; Zainuddin,
2023).

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis, dapat ditegaskan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad
SAW merepresentasikan model profetik yang komprehensif, kontekstual, dan relevan
lintas era. Kepemimpinan beliau tidak terbatas pada kapasitas sebagai Rasul dan pemimpin
negara, tetapi juga tercermin dalam peran sebagai pendidik dan agen transformasi sosial.
Nabi Muhammad SAW berhasil membangun masyarakat madani yang berlandaskan nilai
tauhid, keadilan, persaudaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia, melalui
integrasi nilai-nilai kepemimpinan profetik—shiddiq, amanah, fathanah, dan tabligh—
yang menjadikan kepemimpinan beliau bersifat moral, visioner, dan berorientasi pada
kemaslahatan kolektif (Shihab, 2021; Rahman, 2022).

Dalam rangka membangun kecerdasan sosial dan spiritual masyarakat, Nabi
Muhammad SAW menerapkan kepemimpinan yang edukatif, humanis, dan transformatif.
Dakwah beliau tidak hanya menekankan ritual, tetapi diarahkan pada pembebasan manusia

369



dari ketidakadilan sosial, diskriminasi gender, fanatisme kesukuan, stratifikasi sosial, serta
praktik perbudakan.

Lebih lanjut, dimensi diplomasi dan kultural dalam kepemimpinan Nabi Muhammad
SAW menekankan strategi yang visioner dan adaptif. Perjanjian strategis seperti
Hudaibiyah dan komunikasi dengan para pemimpin dunia menunjukkan kepemimpinan
yang mengutamakan perdamaian dan solusi jangka panjang. Pendekatan kultural yang
menghargai tradisi lokal dan mengadaptasi nilai-nilai universal menegaskan bahwa
transformasi sosial dan pendidikan lebih efektif bila dilakukan melalui keteladanan,
pemahaman konteks, dan perubahan yang tidak konfrontatif (Shihab, 2021; Rahman,
2022).

Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, prinsip kepemimpinan profetik Nabi
Muhammad SAW sangat relevan untuk diterapkan oleh kepala sekolah dan pemimpin
pendidikan lainnya. Kepemimpinan institusional harus mengedepankan efektivitas
administratif sekaligus pembentukan budaya humanis, inklusif, adil, dan berorientasi pada
karakter peserta didik sehingga dapat membentuk masyarakat madani.

Secara keseluruhan, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW bukan hanya warisan
historis, melainkan paradigma profetik yang aplikatif dan solutif bagi tantangan
kepemimpinan modern, khususnya dalam pendidikan dan pembangunan sosial. Oleh
karena itu, kajian dan implementasi nilai-nilai kepemimpinan beliau perlu terus
dikembangkan secara kontekstual, sehingga dapat memberikan kontribusi nyata bagi
pembangunan masyarakat yang beradab, damai, dan berkeadilan di era kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Azra, A. (2022). Transformasi sosial-politik Islam: Dari tradisi ke modernitas. Jakarta: Prenada
Media Group.

Fauzi, A. (2023). Moderasi beragama dan kepemimpinan inklusif dalam masyarakatmultikultural.
Jurnal Studi Islam, 18(2), 145-160.

Huda, M. (2024). Kepemimpinan Islam dan penguatan masyarakat berkeadaban di era global.
Jurnal Kepemimpinan Islam, 9(1), 1-15.

Kurniawan, S. (2021). Pendidikan Islam humanis dan peran kepemimpinan Nabi

Muhammad SAW. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 123-138.

Mustofa, 1. (2022). Konsep masyarakat madani dalam perspektif Islam klasik dan modern. Jurnal
Pemikiran Islam, 17(1), 45-60.

Nasution, H. (2022). Etika sosial Islam dan kepemimpinan Rasulullah SAW. Jurnal Etika dan
Pemikiran Islam, 8(2), 89—104.

Nata, A. (2022). Manajemen pendidikan Islam: Perspektif nilai dan praktik. Jakarta: RajaGrafindo
Persada.

Rahman, A. (2024). Prophetic leadership in Islamic education: Integrating moral values and social
justice in school management. Journal of Islamic Educational Leadership, 6(1), 45—-60.

Rahman, F. (2022). Islam and leadership ethics in contemporary society. London: Routledge.

Ridwan, M. (2023). Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan pembangunan tatanan sosial
Madinah. Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, 14(2), 201-218.

Shihab, M. Q. (2021). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi beragama. Tangerang:
Lentera Hati.

Sutrisno, S. (2021). Kepemimpinan transformatif dan nilai profetik dalam Islam. Jurnal
Kepemimpinan dan Manajemen Islam, 5(1), 25-40.

Syarifuddin, A. (2024). Kepemimpinan profetik dan civil society dalam Islam kontemporer. Jurnal
Studi Masyarakat Islam, 11(1), 67—82.

Yusuf, M. (2025). Implementasi nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam masyarakat
modern. Jurnal Sosial Keagamaan, 19(1), 1-17.

Zainuddin, M. (2023). Kepemimpinan profetik dalam pendidikan Islam kontemporer. Jurnal

370



Pendidikan Islam, 12(2), 135-150.

371



