
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7453 

 

 

362 
 
 

 

KEPEMIMPINAN PROFETIK NABI MUHAMMAD DALAM 

MEMBANGUN MASYARAKAT MADANI 
 

Dede Rubai Misbahul Alam1, Cindi Fitriani2, Elis Nur Hasanah3, Lilik Nihayah4 
dede.rubai@unismabekasi.ac.id1, cindifitriani91@gmail.com2, 

elishasanah21@guru.smp.belajar.id3, liliknihayahnihayah@gmail.com4  

Universitas Islam 45 
 

ABSTRAK 
Artikel ini mengkaji kepemimpinan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم dalam membangun masyarakat madani 

(berperadaban) serta relevansinya terhadap pembangunan sosial kontemporer. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif melalui analisis kepustakaan terhadap sumber-

sumber klasik Islam dan karya-karya ilmiah modern. Kajian ini menyoroti prinsip-prinsip dasar 

kepemimpinan Nabi Muhammad, seperti keadilan, musyawarah (shūrā), kesetaraan, integritas 

moral, dan kohesi sosial. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad 

tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga transformatif dalam ranah sosial dan politik, yang berhasil 

mempersatukan masyarakat Madinah yang majemuk melalui tata kelola pemerintahan yang 

inklusif, penegakan hukum, serta nilai-nilai etika sebagaimana tercermin dalam Piagam Madinah. 

Model kepemimpinan ini berkontribusi secara signifikan dalam membentuk masyarakat yang 

damai, adil, dan beradab berdasarkan prinsip saling menghormati dan tanggung jawab kolektif. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad menawarkan kerangka 

komprehensif dan kontekstual dalam membangun masyarakat madani yang tetap relevan untuk 

menjawab tantangan kepemimpinan, pluralisme, dan keharmonisan sosial di era modern. 

Kata Kunci: Kepemimpinan Profetik, Nabi Muhammad, Masyarakat Madani, Peradaban Islam, 

Etika Sosial. 

 

ABSTRACT 
This article examines the leadership of Prophet Muhammad صلى الله عليه وسلم in building a madani (civil) society 

and its relevance to contemporary social development. Using a qualitative descriptive approach 

through literature analysis of classical Islamic sources and modern scholarly works, this study 

explores the fundamental principles of the Prophet’s leadership, including justice, consultation 

(shūrā), equality, moral integrity, and social cohesion. The findings indicate that the leadership of 

Prophet Muhammad was not merely spiritual but also transformative in the social and political 

spheres, successfully uniting diverse communities in Medina through inclusive governance, legal 

order, and ethical values as reflected in the Constitution of Medina. This leadership model 

contributed significantly to the formation of a peaceful, just, and civilized society based on mutual 

respect and collective responsibility. The study concludes that the leadership of Prophet 

Muhammad offers a comprehensive and contextual framework for building a madani society that 

remains relevant in addressing modern challenges of leadership, pluralism, and social harmony. 

Keywords: Prophetic Leadership, Prophet Muhammad, Madani Society, Islamic Civilization, 

Social Ethics. 

  

PEiNDAiHULUAiN 

Kepemimpinan memiliki peran sentral dalam membentuk masyarakat yang beradab, 

adil, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dalam perspektif Islam, kepemimpinan 

tidak hanya dipahami sebagai mekanisme administratif atau kekuasaan semata, tetapi juga 

sebagai tanggung jawab moral, spiritual, dan sosial, yang menuntut harmonisasi antara 

etika, religiusitas, dan perhatian terhadap kesejahteraan umat. Nabi Muhammad SAW 

menghadirkan model kepemimpinan transformatif yang mampu menyatukan masyarakat 

Arab yang sebelumnya terfragmentasi menjadi komunitas yang kokoh, partisipatif, dan 

mailto:dede.rubai@unismabekasi.ac.id1
mailto:cindifitriani91@gmail.com2
mailto:elishasanah21@guru.smp.belajar.id3
mailto:liliknihayahnihayah@gmail.com4


363 
 
 
 

berkeadilan (Sutrisno, 2021; Ridwan, 2023). 

Berbagai studi sebelumnya telah menyoroti dimensi kepemimpinan profetik Nabi 

Muhammad SAW dari perspektif berbeda. Sutrisno (2021) mengkaji nilai-nilai 

transformatif dan profetik, sementara Ridwan (2023) menyoroti kontribusi Nabi dalam 

membangun tatanan sosial Madinah. Mustofa (2022) dan Syarifuddin (2024) menekankan 

pentingnya Piagam Madinah sebagai fondasi masyarakat madani yang inklusif dan etis. 

Nasution (2022) menyoroti aspek etika sosial dan kesetaraan hukum, Fauzi (2023) 

menekankan moderasi beragama dan kepemimpinan inklusif, sedangkan Kurniawan 

(2021) menekankan pendidikan profetik sebagai sarana pembentukan karakter dan 

kesadaran sosial. Yusuf (2025) membahas relevansi prinsip-prinsip kepemimpinan Nabi 

dalam konteks modern. Secara keseluruhan, literatur ini menegaskan nilai universal 

kepemimpinan profetik, namun mayoritas membahas aspek tertentu secara terpisah. 

Artikel ini menghadirkan kebaruan ilmiah dengan menyintesis kepemimpinan 

profetik Nabi Muhammad SAW secara komprehensif, menggabungkan dimensi struktural, 

humanistik, edukatif, dan kultural. Pendekatan ini menempatkan nilai profetik—shiddiq, 

amanah, fathanah, dan tabligh—sebagai kerangka normatif sekaligus aplikatif dalam 

membangun masyarakat madani yang beradab, inklusif, dan berkelanjutan. Permasalahan 

penelitian adalah bagaimana karakter kepemimpinan profetik Nabi berkontribusi terhadap 

pembentukan masyarakat madani, serta bagaimana prinsip-prinsip tersebut dapat 

diterapkan secara nyata dalam kehidupan sosial dan pendidikan modern. Hipotesisnya 

adalah bahwa kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW menyediakan pedoman 

universal yang relevan untuk memperkuat integritas, keadilan, dan kesejahteraan 

masyarakat. 

Dengan demikian, tujuan artikel ini adalah menganalisis kepemimpinan profetik 

Nabi Muhammad SAW dalam konteks pembangunan masyarakat madani dan 

mengeksplorasi relevansi nilai-nilainya bagi penguatan kehidupan sosial, pengelolaan 

pendidikan, dan pengembangan masyarakat berkeadaban di era kontemporer. Kajian ini 

diharapkan memberikan pemahaman menyeluruh tentang kepemimpinan profetik dan 

potensinya sebagai paradigma pembangunan masyarakat madani berbasis nilai-nilai Islam. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research dengan pendekatan kualitatif, di 

mana penulis secara sistematis menelaah dan mengkaji literatur yang relevan terkait 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam membangun masyarakat madani. Data 

dikumpulkan dari berbagai sumber primer maupun sekunder, termasuk buku, artikel 

ilmiah, jurnal, dan hasil penelitian terdahulu yang menyoroti aspek kepemimpinan 

profetik, prinsip sosial, serta implementasinya dalam konteks pendidikan dan masyarakat. 

Analisis dilakukan secara kritis dan deskriptif, dengan tujuan menafsirkan nilai-nilai 

kepemimpinan Nabi secara komprehensif, sekaligus menyintesiskan temuan-temuan dari 

berbagai studi sebagai dasar pemahaman teoretis dan aplikatif. Pendekatan ini 

memungkinkan penelitian untuk tidak hanya mendeskripsikan fenomena historis, tetapi 

juga menilai relevansi kepemimpinan profetik terhadap praktik sosial dan pendidikan 

modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam membangun masyarakat madani di 

Madinah mendorong kehidupan sosial yang adil, rukun, dan berbasis musyawarah, 

sehingga setiap anggota masyarakat memiliki hak dan tanggung jawab yang seimbang. 

Prinsip-prinsip ini mewujud dalam penghormatan terhadap hak asasi manusia, pengakuan 



364 
 
 
 

terhadap keberagaman sosial dan agama, serta pelaksanaan hukum yang adil serta 

bertanggung jawab bagi seluruh anggota masyarakat.. Piagam Madinah menjadi instrumen 

normatif yang mengintegrasikan nilai-nilai etis, hukum, dan sosial, sehingga 

kepemimpinan Nabi bersifat visioner, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan 

bersama (Shihab, 2021; Mustofa, 2022). 

Karakter kepemimpinan Nabi Muhammad SAW terlihat jelas dalam cara beliau 

memimpin masyarakat Madinah. Nilai-nilai ini memastikan semua orang bisa 

berpartisipasi, hak setiap individu dihormati, dan keputusan diambil secara adil dan etis. 

Piagam Madinah menjadi bukti integrasi norma sosial dan hukum dengan kepemimpinan 

yang tidak otoriter, tetapi dialogis dan inklusif, membentuk masyarakat toleran dan 

harmonis (Syarifuddin, 2024; Ridwan, 2023). 

Implementasi prinsip kepemimpinan Nabi dalam pendidikan Islam modern sangat 

relevan, khususnya bagi kepala sekolah sebagai pemimpin institusi. Kepala sekolah dapat 

meneladani sifat amanah, adil, humanis, dan teladan moral Nabi untuk membangun tata 

kelola sekolah yang inklusif, demokratis, dan berorientasi pada pembentukan karakter 

peserta didik. Pendekatan ini mendorong partisipasi guru, staf, dan peserta didik, 

menciptakan lingkungan belajar yang profesional, ramah, dan beradab. Dengan demikian, 

kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW berfungsi sebagai kerangka konseptual 

dan praktis dalam manajemen pendidikan dan pembangunan masyarakat madani modern 

(Kurniawan, 2021; Yusuf, 2025). 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Rasul 

Sebagai Rasul, Nabi Muhammad SAW menegaskan kepemimpinan yang berakar 

pada dimensi spiritual dan etika, di mana penguatan tauhid dan pembinaan akhlak mulia 

menjadi landasan utama. Keberhasilan dakwah tidak diukur semata oleh jumlah pengikut, 

melainkan melalui transformasi moral, perilaku, dan kesadaran spiritual umat. Dalam 

konteks ini, misi kenabian beliau bertujuan menyempurnakan akhlak manusia dan 

menanamkan prinsip-prinsip etis yang universal, sehingga kepemimpinan Rasul tidak 

hanya bersifat administratif, tetapi juga normatif dan transformatif (Shihab, 2021). 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW juga menampilkan dimensi edukatif yang 

sistematis dan kontekstual. Beliau mendidik umat melalui metode yang bertahap, dialogis, 

dan berbasis keteladanan, menyesuaikan strategi pembinaan dengan kondisi sosial, 

intelektual, dan psikologis sahabat. Pada fase dakwah di Mekkah, menghadapi berbagai 

bentuk tekanan, diskriminasi, dan perlakuan tidak adil dari kaum Quraisy, Nabi tetap 

menjalankan misi kenabiannya dengan konsistensi moral, kesabaran, dan keteguhan iman. 

Strategi non-kekerasan yang diimplementasikan menunjukkan bahwa kepemimpinan 

profetik bersifat humanis, etis, dan berorientasi pada pembentukan karakter serta 

perubahan moral masyarakat (Shihab, 2021). 

Pengaplikasian prinsip-prinsip kepemimpinan profetik dalam konteks pendidikan 

modern dapat diwujudkan melalui kepala sekolah sebagai pemimpin utama. Kepala 

sekolah tidak hanya menjalankan fungsi administratif, tetapi juga menjadikan nilai-nilai 

profetik—siddiq, amanah, keadilan, kesabaran, dan tanggung jawab sosial—dalam setiap 

kebijakan dan koordinasi sekolah. Pendekatan ini mencakup pembinaan yang edukatif, 

inklusif, dan humanis, dengan memperhatikan aspek profesional, sosial, dan psikologis 

guru serta peserta didik. Hasilnya adalah terciptanya budaya sekolah yang aman, adil, dan 

kondusif bagi pengembangan karakter, tidak hanya meningkatkan efektivitas organisasi, 

tetapi juga membentuk budaya sekolah yang berkeadaban, berkarakter, dan berlandaskan 

kasih sayang, sebagaimana dicontohkan Nabi Muhammad SAW. 

 

 



365 
 
 
 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Kepala Negara 

Setelah hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad SAW tidak hanya berperan sebagai 

Rasul, tetapi juga sebagai Kepala Negara. Dalam kapasitas ini, beliau memimpin 

masyarakat yang terdiri dari kaum Muslimin, Yahudi, dan kelompok lainnya. 

Kepemimpinan beliau ditandai oleh keadilan, musyawarah, penegakan hukum tanpa 

pandang bulu, serta penghormatan terhadap hak dan kewajiban seluruh warga negara. Hal 

ini menjadikan Negara Madinah sebagai contoh awal negara yang berlandaskan konstitusi 

dan nilai kemanusiaan. 

Adapun karakteristik kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Kepala Negara 

diantaranya: 

1. Kepemimpinan Berbasis Konstitusi dan Keadilan 

Nabi Muhammad SAW menetapkan Piagam Madinah sebagai dasar kehidupan 

bernegara. Piagam ini mengatur hubungan antarwarga negara, menjamin kebebasan 

beragama, serta menegakkan keadilan dan keamanan bersama. Hal ini menunjukkan 

bahwa kepemimpinan Nabi sebagai kepala negara bersifat sistematis dan berlandaskan 

hukum. 

2. Kepemimpinan Musyawarah (Syura) 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai pemimpin umat dan kepala 

pemerintahan tercermin secara nyata dalam perumusan dan penerapan Piagam Madinah 

sebagai landasan kehidupan bernegara. Piagam tersebut menunjukkan kemampuan Nabi 

Muhammad SAW dalam membangun tatanan politik yang mampu menyatukan 

masyarakat Madinah yang plural ke dalam satu kesatuan sosial dan politik. Melalui 

Piagam Madinah, setiap kelompok masyarakat, baik Muslim maupun non-Muslim, 

diberikan hak dan kewajiban yang setara dalam menjaga keamanan, ketertiban, dan 

stabilitas bersama. Kebijakan ini merefleksikan karakter kepemimpinan profetik yang 

berlandaskan keadilan, inklusivitas, serta visi kenegaraan yang berorientasi pada 

kemaslahatan publik dan harmoni sosial (Azra, 2022). 

Dalam konteks pendidikan, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai kepala 

negara dapat menjadi rujukan bagi kepala sekolah dan pimpinan lembaga pendidikan 

dalam menerapkan tata tertib secara adil dan konsisten kepada seluruh warga sekolah, baik 

peserta didik, pendidik, maupun tenaga kependidikan. Penerapan aturan yang berkeadilan 

akan menumbuhkan rasa aman, kepercayaan, dan kedisiplinan dalam lingkungan sekolah, 

sekaligus memperkuat pembentukan karakter peserta didik. Dengan demikian, penerapan 

nilai-nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam manajemen pendidikan tidak 

hanya bertujuan membuat sekolah berjalan tertib dan efektif, tetapi juga membangun 

budaya belajar yang berakhlak, adil, dan menekankan kebaikan serta kesejahteraan 

bersama sebagai tujuan utama pendidikan Islam. 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW sebagai Imam Salat 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam memimpin salat menampilkan 

dimensi profetik yang menekankan keteladanan spiritual dan kepedulian humanistik. 

Pertama, keteladanan ibadah tercermin dari konsistensi beliau dalam melaksanakan dan 

memimpin salat sesuai dengan tuntunan wahyu. Nabi Muhammad SAW tidak sekadar 

memberikan instruksi, tetapi juga mencontohkan secara langsung tata cara salat yang 

khusyuk, tertib, dan reflektif secara spiritual. Praktik ini menegaskan bahwa 

kepemimpinan dalam konteks ibadah harus berakar pada praktik autentik yang menjadikan 

pemimpin sebagai referensi moral dan spiritual bagi umatnya. 

Kedua, kepemimpinan beliau juga dicirikan oleh sikap humanis dan adaptif. Saat 

memimpin salat berjamaah, Nabi Muhammad SAW senantiasa memperhatikan kondisi 

makmum, termasuk orang tua, anak-anak, dan individu dengan kebutuhan khusus, dengan 



366 
 
 
 

menyesuaikan tempo atau panjang bacaan salat agar tidak memberatkan jamaah. 

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa kepemimpinan profetik bersifat responsif, empatik, 

dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Dalam perspektif pendidikan kontemporer, karakteristik kepemimpinan ini dapat 

diadopsi oleh pendidik maupun kepala sekolah sebagai teladan moral dan etis. Dengan 

mengintegrasikan keteladanan, empati, dan pendekatan humanis, pemimpin pendidikan 

dapat menumbuhkan disiplin, etika, dan kesadaran sosial pada peserta didik, sekaligus 

menciptakan lingkungan belajar yang inklusif, aman, dan kondusif bagi pengembangan 

karakter secara menyeluruh (Shihab, 2021; Nata, 2022).   

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW Berdasarkan Sifat Shiddiq, Amanah, 

Fathanah, dan Tabligh 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW yang berakar pada sifat shiddiq, amanah, 

fathanah, dan tabligh tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga memiliki relevansi 

aplikatif dalam konteks kepemimpinan pendidikan, khususnya oleh kepala sekolah sebagai 

pemimpin lembaga. Keempat sifat ini menggambarkan nilai-nilai profetik yang dapat 

menjadi pedoman etis sekaligus operasional dalam mengelola sekolah secara profesional, 

berkeadilan, dan berorientasi pada penguatan karakter peserta didik. 

Nilai shiddiq tercermin dalam integritas dan kejujuran kepala sekolah dalam 

mengelola seluruh aspek akademik maupun administratif. Kepala sekolah yang 

meneladani sifat shiddiq bertindak transparan dalam pengelolaan anggaran, objektif dalam 

evaluasi kinerja guru, dan konsisten antara kebijakan dengan praktik di lapangan. Praktik 

kejujuran tersebut membangun kepercayaan warga sekolah serta menumbuhkan iklim 

organisasi yang sehat, yang menjadi fondasi bagi pembentukan budaya pendidikan yang 

beretika dan profesional (Shihab, 2021). 

Sementara itu, amanah ditunjukkan melalui tanggung jawab moral dan administratif 

kepala sekolah. Kepala sekolah bertanggung jawab tidak hanya kepada atasan, tetapi juga 

terhadap kepentingan peserta didik, guru, tenaga kependidikan, dan masyarakat. 

Implementasi amanah terlihat dalam perlindungan hak belajar peserta didik, pengelolaan 

sumber daya manusia secara adil, serta akuntabilitas dalam setiap kebijakan dan program 

sekolah. Jabatan kepala sekolah diposisikan sebagai sarana pelayanan, bukan kekuasaan, 

selaras dengan prinsip kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW (Nata, 2022). 

Nilai fathanah tercermin pada kecerdasan strategis, kebijaksanaan, dan kemampuan 

adaptif kepala sekolah dalam merespons kompleksitas pendidikan. Kepala sekolah yang 

fathanah mampu membaca tantangan zaman, seperti inovasi pembelajaran, perubahan 

kurikulum, serta keberagaman kebutuhan peserta didik. Implementasi nilai ini meliputi 

pengambilan keputusan berbasis data, pengembangan kreativitas dan inovasi akademik, 

serta kemampuan membangun kolaborasi dengan berbagai pemangku kepentingan. Praktik 

tersebut mencerminkan keteladanan Nabi Muhammad SAW dalam membuat keputusan 

yang kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan umat (Azra, 2022). 

Nilai tabligh tercermin dalam kemampuan kepala sekolah menyampaikan visi, misi, 

dan kebijakan secara jelas, persuasif, dan inspiratif. Kepala sekolah yang 

menginternalisasi tabligh mampu mendorong partisipasi aktif guru, peserta didik, dan 

tenaga kependidikan, serta memberikan teladan dalam menyampaikan nilai-nilai moral 

dan karakter. Keterbukaan terhadap aspirasi warga sekolah juga menjadi bagian dari 

penerapan tabligh dalam membangun komunikasi kepemimpinan yang efektif dan etis 

(Zainuddin, 2023). 

Dengan demikian, pengintegrasian keempat nilai profetik—shiddiq, amanah, 

fathanah, dan tabligh—dalam kepemimpinan kepala sekolah tidak hanya meningkatkan 

efektivitas manajerial, tetapi juga berperan dalam pembentukan budaya sekolah yang 



367 
 
 
 

berakhlak, berkeadilan, dan berorientasi pada pengembangan karakter peserta didik. 

Model kepemimpinan ini menempatkan kepala sekolah sebagai pemimpin moral dan 

teladan nilai, sebagaimana dicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW dalam kepemimpinan 

profetiknya. 

Bentuk-Bentuk Amaliah Kepedulian Nabi Muhammad SAW dalam Membangun 

Kecerdasan Masyarakat 

Kepedulian Nabi Muhammad SAW terhadap pengembangan kecerdasan masyarakat 

menjadi inti dari kepemimpinan profetik yang mengintegrasikan dimensi spiritual, 

intelektual, dan sosial. Nabi Muhammad SAW tidak hanya berperan sebagai penyampai 

wahyu, tetapi juga sebagai pendidik umat yang menekankan pentingnya ilmu dan akhlak 

sebagai fondasi peradaban. Amaliah kepedulian beliau tercermin dalam upaya 

membebaskan masyarakat dari ketidaktahuan, menumbuhkan kesadaran intelektual, dan 

menanamkan tanggung jawab sosial, sehingga pemahaman kecerdasan mencakup 

pengetahuan, moral, dan spiritualitas secara holistik (Shihab, 2021). 

Selain itu, Nabi Muhammad SAW membangun kecerdasan masyarakat melalui 

metode pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan berorientasi pada pembinaan akhlak. 

Beliau mendorong umat untuk berpikir kritis, sekaligus menekankan bahwa ilmu harus 

digunakan untuk kemaslahatan sosial. Nilai-nilai profetik ini dapat diterjemahkan dalam 

praktik kepemimpinan kepala sekolah sebagai instructional leader, dengan menumbuhkan 

budaya akademik yang kolaboratif, mengintegrasikan pendidikan karakter dalam seluruh 

kegiatan sekolah, serta menampilkan keteladanan moral dalam setiap kebijakan. 

Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan kualitas akademik, tetapi juga membentuk 

peserta didik yang cerdas, berakhlak, dan peduli terhadap lingkungan sosialnya (Azra, 

2022; Zainuddin, 2023). 

Kesetaraan pendidikan di Indonesia mencerminkan upaya sistematis untuk 

memberikan peluang belajar yang setara bagi seluruh warga, tanpa diskriminasi latar sosial 

maupun ekonomi. Program seperti Paket A, B, dan C, pendidikan keaksaraan fungsional, 

PKBM, serta pemanfaatan teknologi pembelajaran daring, menjadi wujud konkret 

komitmen negara terhadap pemerataan pendidikan. Kepala sekolah sebagai pemimpin 

pendidikan mampu mengimplementasikan prinsip POAC (Planning, Organizing, 

Actuating, dan Controlling) secara profesional, memberikan kesempatan pengembangan 

kompetensi guru tanpa membedakan status kepegawaian, serta menegakkan transparansi 

dan keadilan dalam pembagian tugas, penilaian kinerja, dan ruang partisipasi bagi semua 

warga sekolah. 

Dalam konteks masyarakat Arab pra-Islam yang terfragmentasi oleh fanatisme 

kesukuan dan hierarki sosial diskriminatif, Nabi Muhammad SAW menegaskan bahwa 

kemuliaan manusia ditentukan oleh ketakwaan, bukan oleh suku, ras, atau status sosial. 

Prinsip kesetaraan ini, yang ditegaskan melalui Khutbah Wada’, menjadi fondasi 

kepemimpinan profetik yang menekankan keadilan dan penghormatan terhadap martabat 

manusia. Nilai-nilai ini relevan diterapkan dalam pendidikan Islam kontemporer melalui 

pengembangan sekolah multikultural yang menekankan tasāmuh (toleransi), ‘adālah 

(keadilan), ukhuwwah insāniyyah (persaudaraan kemanusiaan), dan Islam sebagai 

rahmatan lil ‘ālamīn (Shihab, 2021; Mahfud, 2022). 

Implementasi prinsip kesetaraan dan inklusivitas ini dapat diwujudkan melalui 

kepemimpinan kepala sekolah. Kepala sekolah berperan strategis dalam memasukkan nilai 

moderasi beragama, toleransi, dan keberagaman ke dalam visi, misi, dan kebijakan 

sekolah. Pembagian tugas dilakukan secara proporsional dan adil tanpa diskriminasi 

gender, status kepegawaian, maupun latar ideologis. Proses penerimaan peserta didik, 

rekrutmen guru, dan pengelolaan pembelajaran dilaksanakan secara transparan, sedangkan 



368 
 
 
 

budaya kerja sekolah dibangun atas dasar saling menghargai dan penguatan ukhuwah 

Islamiyah, wathaniyah, dan basyariyah (Nata, 2022; Zainuddin, 2023). 

Lebih lanjut, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW tercermin dalam penegakan 

hukum yang adil dan pembebasan manusia dari struktur sosial yang menindas. Beliau 

menekankan kesetaraan hukum bagi seluruh individu dan mendorong pemberdayaan 

manusia melalui pendidikan yang inklusif. Nilai-nilai profetik ini dapat diterapkan di 

sekolah melalui penerapan tata tertib yang konsisten, penilaian akademik objektif, dan 

kebijakan afirmatif bagi peserta didik kurang beruntung. Dengan demikian, kepala sekolah 

yang meneladani kepemimpinan Nabi Muhammad SAW tidak hanya meningkatkan 

efektivitas manajemen pendidikan, tetapi juga menciptakan iklim sekolah yang adil, 

inklusif, dan berkeadaban—sebagai fondasi pembentukan masyarakat madani di era 

modern (Azra, 2022; Rahman, 2024). 

Diplomasi Nabi Muhammad SAW dengan masyarakat 

Perjanjian Hudaibiyah ke-1 (Tahap Awal Perjanjian) 

Perjanjian Hudaibiyah yang berlangsung pada tahun keenam Hijriah mencerminkan 

kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW dalam mengelola konflik melalui 

pendekatan diplomasi yang kompromistis dan visioner. Ketika kaum Quraisy menghalangi 

pelaksanaan umrah, Nabi Muhammad SAW memilih jalur negosiasi damai meskipun 

secara lahiriah isi perjanjian tampak merugikan kaum Muslimin, seperti kewajiban 

kembali ke Madinah tanpa umrah dan penghapusan gelar “Rasulullah” dalam naskah 

perjanjian. Keputusan ini menunjukkan kebijaksanaan Nabi dalam memprioritaskan 

stabilitas sosial dan kemaslahatan jangka panjang dakwah Islam di atas kepentingan 

simbolik dan emosional sesaat.  

Perjanjian Hudaibiyah ke-2 (Dampak dan Implementasi Perjanjian) 

Tahap lanjutan dari Perjanjian Hudaibiyah menunjukkan dampak strategis yang 

signifikan terhadap perkembangan dakwah Islam dan transformasi sosial masyarakat Arab. 

Pemberlakuan perjanjian tersebut menciptakan situasi damai yang memungkinkan kaum 

Muslimin melakukan aktivitas dakwah secara terbuka dan berkelanjutan tanpa tekanan 

konflik bersenjata, sehingga jumlah pemeluk Islam meningkat secara pesat dalam waktu 

relatif singkat. Kondisi stabil ini sekaligus membuka jalan bagi terjadinya Fathu Makkah 

pada tahun kedelapan Hijriah melalui pendekatan damai, yang menegaskan keberhasilan 

strategi Nabi Muhammad SAW dalam mengelola konflik berbasis visi jangka panjang dan 

kecerdasan profetik. Perspektif kepemimpinan Islam kontemporer memandang Perjanjian 

Hudaibiyah sebagai instrumen diplomasi transformatif yang tidak hanya menghentikan 

konflik, tetapi juga memperkuat legitimasi sosial dan keagamaan Islam melalui 

pendekatan persuasif, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat (Shihab, 2021; 

Rahman, 2022; Zainuddin, 2023). 

Diplomasi Nabi Muhammad SAW melalui Pengiriman Surat kepada Raja-Raja 

Setelah Perjanjian Hudaibiyah, Nabi Muhammad SAW mengembangkan dakwah 

Islam secara global melalui diplomasi tertulis, dengan mengirimkan surat kepada para raja 

dan penguasa, antara lain Heraclius (Romawi), Kisra (Persia), Muqauqis (Mesir), dan 

Najasyi (Habasyah). Surat-surat tersebut disusun dengan bahasa yang santun, jelas, dan 

penuh penghormatan, tanpa mengurangi substansi dakwah. 

1. Penerimaan Surat Dakwah 

Raja Najasyi dari Habasyah menerima surat Nabi Muhammad SAW dengan baik dan 

menunjukkan sikap hormat terhadap Islam. Ia bahkan memberikan perlindungan kepada 

kaum Muslimin yang berhijrah ke negerinya. Sikap ini mencerminkan keberhasilan 

diplomasi Nabi Muhammad SAW yang mengedepankan etika komunikasi dan 

penghormatan terhadap mitra dakwah. 



369 
 
 
 

2. Penolakan Surat Dakwah 

Sebaliknya, Kisra (Raja Persia) menolak surat Nabi Muhammad SAW dengan 

arogan dan merobeknya. Penolakan ini menunjukkan bahwa tidak semua pendekatan 

diplomasi langsung diterima, terutama oleh pemimpin yang merasa terancam secara 

ideologis dan politis. Namun Nabi Muhammad SAW tetap merespons dengan tenang dan 

tidak membalas dengan kekerasan. 

Dalam sebuah lembaga pendidikan juga sangat diperlukan keterampilan 

berdiplomasi untuk menambah jaringan seperti: Komunikasi Kelembagaan yang Etis dan 

Persuasif Pengelola pendidikan Islam perlu menyampaikan visi, kebijakan, dan perubahan 

dengan bahasa yang santun dan argumentatif, sebagaimana surat-surat Nabi Muhammad 

SAW. Tidak semua inovasi pendidikan akan diterima dengan baik. Penolakan harus 

disikapi secara dewasa, evaluatif, dan tidak emosional, sebagaimana teladan Nabi 

Muhammad SAW. 

Konsep Pendekatan Kultural dalam Dakwah Nabi Muhammad SAW 

Pendekatan kultural yang diterapkan Nabi Muhammad SAW merupakan inti dari 

kepemimpinan profetik, menekankan hikmah, kebijaksanaan, dan kepekaan sosial dalam 

menyampaikan ajaran Islam. Beliau tidak menolak budaya lokal masyarakat, melainkan 

menyeleksi dan mentransformasikannya secara bertahap, mempertahankan praktik yang 

selaras dengan prinsip tauhid dan mengoreksi tradisi yang bertentangan dengan keadilan 

serta kemanusiaan. Strategi ini menunjukkan kecerdasan profetik Nabi dalam membaca 

konteks sosial sehingga dakwah dapat diterima secara persuasif, adaptif, dan 

berkelanjutan. Kajian kontemporer menekankan bahwa metode kultural Nabi Muhammad 

SAW menampilkan model kepemimpinan yang humanis, kontekstual, dan berorientasi 

pada transformasi sosial tanpa menimbulkan resistensi destruktif (Shihab, 2021; Rahman, 

2022). 

Dalam ranah pendidikan Islam modern, prinsip ini relevan untuk kepala sekolah 

sebagai pemimpin institusi dan agen perubahan budaya. Kepala sekolah dituntut memiliki 

sensitivitas terhadap keberagaman peserta didik, guru, dan masyarakat, serta mampu 

menerapkan kebijakan yang menghargai kearifan lokal, menanamkan pendidikan karakter 

berbasis nilai Islam rahmatan lil ‘ālamīn, dan membangun komunikasi yang dialogis serta 

empatik. Dengan meneladani kepemimpinan profetik Nabi Muhammad SAW, kepala 

sekolah berperan tidak hanya sebagai administrator, tetapi juga sebagai figur moral dan 

transformasional, menciptakan iklim sekolah inklusif, harmonis, dan berorientasi pada 

pembentukan masyarakat madani yang beradab dan berkeadilan (Nata, 2022; Zainuddin, 

2023). 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis, dapat ditegaskan bahwa kepemimpinan Nabi Muhammad 

SAW merepresentasikan model profetik yang komprehensif, kontekstual, dan relevan 

lintas era. Kepemimpinan beliau tidak terbatas pada kapasitas sebagai Rasul dan pemimpin 

negara, tetapi juga tercermin dalam peran sebagai pendidik dan agen transformasi sosial. 

Nabi Muhammad SAW berhasil membangun masyarakat madani yang berlandaskan nilai 

tauhid, keadilan, persaudaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia, melalui 

integrasi nilai-nilai kepemimpinan profetik—shiddiq, amanah, fathanah, dan tabligh—

yang menjadikan kepemimpinan beliau bersifat moral, visioner, dan berorientasi pada 

kemaslahatan kolektif (Shihab, 2021; Rahman, 2022). 

Dalam rangka membangun kecerdasan sosial dan spiritual masyarakat, Nabi 

Muhammad SAW menerapkan kepemimpinan yang edukatif, humanis, dan transformatif. 

Dakwah beliau tidak hanya menekankan ritual, tetapi diarahkan pada pembebasan manusia 



370 
 
 
 

dari ketidakadilan sosial, diskriminasi gender, fanatisme kesukuan, stratifikasi sosial, serta 

praktik perbudakan.  

Lebih lanjut, dimensi diplomasi dan kultural dalam kepemimpinan Nabi Muhammad 

SAW menekankan strategi yang visioner dan adaptif. Perjanjian strategis seperti 

Hudaibiyah dan komunikasi dengan para pemimpin dunia menunjukkan kepemimpinan 

yang mengutamakan perdamaian dan solusi jangka panjang. Pendekatan kultural yang 

menghargai tradisi lokal dan mengadaptasi nilai-nilai universal menegaskan bahwa 

transformasi sosial dan pendidikan lebih efektif bila dilakukan melalui keteladanan, 

pemahaman konteks, dan perubahan yang tidak konfrontatif (Shihab, 2021; Rahman, 

2022). 

Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, prinsip kepemimpinan profetik Nabi 

Muhammad SAW sangat relevan untuk diterapkan oleh kepala sekolah dan pemimpin 

pendidikan lainnya. Kepemimpinan institusional harus mengedepankan efektivitas 

administratif sekaligus pembentukan budaya humanis, inklusif, adil, dan berorientasi pada 

karakter peserta didik sehingga dapat membentuk masyarakat madani.  

Secara keseluruhan, kepemimpinan Nabi Muhammad SAW bukan hanya warisan 

historis, melainkan paradigma profetik yang aplikatif dan solutif bagi tantangan 

kepemimpinan modern, khususnya dalam pendidikan dan pembangunan sosial. Oleh 

karena itu, kajian dan implementasi nilai-nilai kepemimpinan beliau perlu terus 

dikembangkan secara kontekstual, sehingga dapat memberikan kontribusi nyata bagi 

pembangunan masyarakat yang beradab, damai, dan berkeadilan di era kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Azra, A. (2022). Transformasi sosial-politik Islam: Dari tradisi ke modernitas. Jakarta: Prenada 

Media Group. 

Fauzi, A. (2023). Moderasi beragama dan kepemimpinan inklusif dalam masyarakatmultikultural. 

Jurnal Studi Islam, 18(2), 145–160.  

Huda, M. (2024). Kepemimpinan Islam dan penguatan masyarakat berkeadaban di era global. 

Jurnal Kepemimpinan Islam, 9(1), 1–15.  

Kurniawan, S. (2021). Pendidikan Islam humanis dan peran kepemimpinan Nabi  

Muhammad SAW. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 123–138.  

Mustofa, I. (2022). Konsep masyarakat madani dalam perspektif Islam klasik dan modern. Jurnal 

Pemikiran Islam, 17(1), 45–60.  

Nasution, H. (2022). Etika sosial Islam dan kepemimpinan Rasulullah SAW. Jurnal Etika dan 

Pemikiran Islam, 8(2), 89–104.  

Nata, A. (2022). Manajemen pendidikan Islam: Perspektif nilai dan praktik. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada. 

Rahman, A. (2024). Prophetic leadership in Islamic education: Integrating moral values and social 

justice in school management. Journal of Islamic Educational Leadership, 6(1), 45–60.  

Rahman, F. (2022). Islam and leadership ethics in contemporary society. London: Routledge.  

Ridwan, M. (2023). Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan pembangunan tatanan sosial 

Madinah. Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, 14(2), 201–218.  

Shihab, M. Q. (2021). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi beragama. Tangerang: 

Lentera Hati. 

Sutrisno, S. (2021). Kepemimpinan transformatif dan nilai profetik dalam Islam. Jurnal 

Kepemimpinan dan Manajemen Islam, 5(1), 25–40.  

Syarifuddin, A. (2024). Kepemimpinan profetik dan civil society dalam Islam kontemporer. Jurnal 

Studi Masyarakat Islam, 11(1), 67–82.  

Yusuf, M. (2025). Implementasi nilai kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dalam masyarakat 

modern. Jurnal Sosial Keagamaan, 19(1), 1–17.  

Zainuddin, M. (2023). Kepemimpinan profetik dalam pendidikan Islam kontemporer. Jurnal 



371 
 
 
 

Pendidikan Islam, 12(2), 135–150. 


